## 找个合适的位置

话说有个北大研究生去漆油漆,因为漆得不好, 被现场的很多人嘲笑。看到这里我内心一酸,想起自 己的一个事

过年回家时正逢一亲戚家杀年猪,退完了毛, 开膛破肚后自然切肉上锅。我怕自己闲着别人说, 就拿着刀跟几个厨师在厨房切肉,可是我发现不管 自己怎么努力,就是没有他们几个切得好,也没有 他们切得快。他们自然也发现了这个问题,然后就 开始嘲笑我:"你一个堂堂大学生,还切不赢我们, 不行!"面对他们的话语,我无力反驳,因为事实上 我确实切不过他们。

虽然很尴尬,可并不可耻,我是个大学生,可我不 是个专门切肉的大学生。我突然想起了韩愈的《马

能力,而伯乐就是位置。纵使你有很好的才能,但如果 不放在一个合适的位置之上,你也只能"辱于奴隶人 之手,骈死于槽枥之间"

鲁迅的故事就说明了这一点,如果他不弃医从 文,我想他至多不过是一个好医师或者好药师。而他 给自己找了一个好位置,才成了一个用笔杆子同敌人 斗争而唤醒众多麻木中国人的人。

"漂母饭信"的故事众人皆知,可是谁能想到 一个曾经吃不饱穿不暖,饿了只能靠乞讨的流浪 汉能成为韩王呢。可喜的是韩信后来找到了自己 的位置,不仅拥有自己的封地,还帮刘邦平定了

我们都知道创造了许多战事"奇迹"的诸葛亮曾 是"躬耕于陇亩"的一介布衣,而尊称太公望的姜子牙 只是渭水之滨的垂钓者。因遇到了刘备与周文王,他 们找到了自己的位置,不仅成就了一番事业,也让自 已名垂千古。

好位置,好,合适,擅长。然而在现在职场上,人们 都喜欢身兼数职,好像没有几顶帽子就不正常一样。 我们都知道若让兔子去游泳队任职,让乌龟去长跑队 工作会逗人笑话,可事实是很多企事业单位仍喜欢这 样的用人机制。

当然作为个人,我们更应该明白自己适合什么, 擅长哪些。只有给自己找个好的位置,才能物尽其用,

发挥优势和特长,让自己更好地发热发光。

净化必灵的生命家园 天人合一的生存家园 和谐幸福的生活家园 人类未来的理想家园

### -|记|忆|康|藏|—○

就连已经90多岁的老作家马识途先

生也曾作出过"芳吉老诗人,令名少小闻。 白屋遗卷在,天下浥清芬。"的评价。著名 的文学评论家、作家、北大教授王利器先 生则赞扬他是"声名扬益巴渝外,诗卷长 留天地间",这些都足以说明了吴芳吉先 生在我国现代文学史上举足轻重的地位。

我见到的《婉容词》是由四川人民出 版社1982年10月正式出版的由吴芳吉先 生著作的《白屋诗选》一书中所选。根据该 书所载,该诗计划于1918年3月,经过一 年多的酝酿构思脱稿于1919年8月,其实 写作只用了一个晚上。这是一首叙事体的 诗歌。讲述的是一位名叫婉容的女子,其 夫在1912年时单身赴欧洲留学,1915年 到美国获得博士学位后,与一美国女子自 由相恋结婚,婚后由美国写回一纸休书, 要将婉容休掉,婉容收到此书,悲痛欲绝, 想到自己在家的艰辛,看到眼下的无奈, 于是投江自尽。

全诗共91行,分为17个小节。"世间 女子任我爱,世间男子随你求"一句出现 于该诗的第四小节,总共三行,是婉容复 述这封休书中的一段,"他说:'我非负你 你无愁,/最好人生贵自由。/世间女子任我 爱,世间男子随你求。"以上是关于吴芳吉 先生和《婉容词》的情况。

关于《康定情歌》,我曾在拙文《康定 情歌的源与流》中作过较细的介绍,为了 便于说明,这里不仿再作一点赘述。首先 要弄明白的是《康定情歌》产生的大致时 间。对于这个问题,现在是各说不一,有说 100多年前的,有说200多年前的。其实要 弄清楚这个问题并不难,我们看一下歌词 就明白了。歌曲一开始即唱道:"跑马溜溜 的山上,一朵溜溜的云,端端溜溜的照在, 康定溜溜的城"。显然此歌创作于有了"跑 马山"的山名,有了"康定县"的县名之后。

那么,跑马山的山名起于何时?康定县

的县名起于何时呢? 据康定回族老作家张央老师撰写 的《康定跑马山》一文所记:跑马山,藏 名"拉姆则",意为仙女山。站在城内观 山,山似无脊,谐称南无脊山。这山顶 有高山湖泊五色海,所以又名叫五色 海子山。跑马山腰台地,藏名"登托", 意为垫子。北宋时在这山腰台地修建 了拉姆则(仙女寺),香火兴旺,盛时有 喇嘛700余人,后焚于战火。清代,明 正土司每年于农历五月十三日在"登 托"山坪祭祀山神,并举行赛马会…… 从清代至民国赛马会年年在"登托"山 坪举行,久之,康定人就叫这地方为 "跑马山"了。

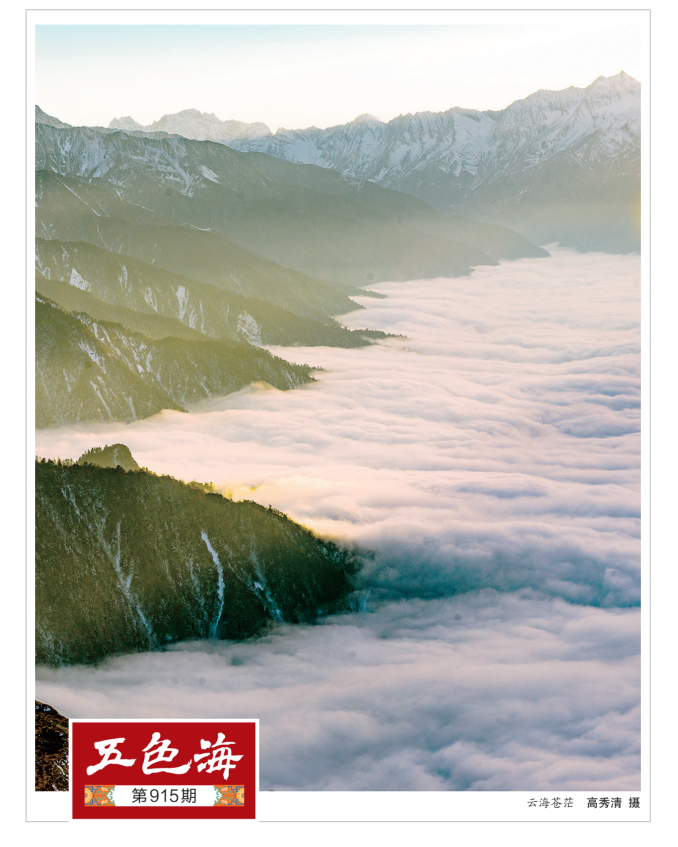
既然跑马山名缘于明正土司一年一 度的赛马,那么明正土司又是什么时候进 的康定城呢?据《康定县志》土司卷第二章 第四节载:乾隆十年(1745年)坚参德昌24 岁,"年岁合例",承袭明正土司职,驻进打 箭炉。可见明正土司正式搬进康定城是 1745年的事,在拉姆则赛马就应是1745 年以后的事了,而称"拉姆则"为"跑马山" 最早也应是1750年左右。此时"康定"之名 还没有,还称"打箭炉",所以此时肯定也 不会有《康定情歌》这首歌。

最早见"康定"之名是1908年,据《康 定县志》概述载:光绪三十四年(1908)改打 箭炉厅为康定府,"康定"之名始见于史 册。宣统三年(1911年)赵尔丰改土归流。 民国二年以明正土司中心部份和鱼通长 官司全境设康定县,县境疆域初定。可见 真正称打箭炉为康定县当是1912年以后 的事了,由此说明《康定情歌》的诞生时间 最早也应是1912年以后。

既然如此,我们先从时间上进行一个 比较,就以《康定情歌》诞生于1912年计 算,此时吴芳吉先生还没有写出《婉容词》 来,如果说此时已有了《康定情歌》,那就 可以断定歌中一定没有第四段,而只有前 三段,第四段就一定是1919年吴芳吉先 生写出《婉容词》以后,文人受其影响添加 上去的。如果说此时连《康定情歌》也没 有,那更说明,《康定情歌》的诞生时间一 定是在1919年吴芳吉先生创作出《婉容 词》以后。

再拿《康定情歌》第四段歌词与《婉容 词》第四小节对比,《康定情歌》第四段歌 词是:"世间溜溜的女子任我溜溜的爱哟, 世间溜溜的男子任你溜溜的求哟,月亮弯 弯哟,任我溜溜的爱哟。"《婉容词》第四小 节中的原句是:"世间女子任我爱,世间男 子随你求。",歌词与诗歌相比就是多了作 为衬词的"溜溜"几个字,并将"随"字改为 了"任"字,除此可以说是一模一样,这难 道是巧合吗?绝不是。

这只能说明,《康定情歌》第四段歌词 就是源自于《婉容词》的第四小节中的两 句诗,其思想的境界和文字的简洁绝不是 当时康定本地人所能自编的。



#### - | 文 | 化 | 马 | 帮 | — ○

古人通常把疫情的发生,归结为不顺应天道,而 造成了天对人类和众生的惩罚。其防控措施由设醮、 动有关。《宋史·五行志》记载,南宋隆兴二年(1164年) 纸船送瘟神等民俗,演变到对公共卫生防治的重视。 史料记载,南宋真德秀在泉州任职期间,鉴于泉

州城内水沟湮阏岁久,淤泥恶水,停蓄弗流,春秋之 交,蒸为疠疫,乃作《开沟告诸庙祝文》,兴工清理沟 渠。另载,吴芾于乾道二年(1166年)知隆兴府,当地 "旧有豫章沟,比久湮塞,民病途潦。公曰:'沟洫不 通,气郁不泄,疫疠所由生也。'亟命疏浚,民得爽垲 以居。

诸多典籍表明,防控疫情的最好办法,就是隔 离。对染疫者的隔离控制观察,从秦代就已开始,以 后历代都有所改进和发展。

《汉书·平帝纪》记载:"元始二年,旱蝗,民疾疫 者,舍空邸第,为置医药。"而到了南北朝时期,则已成 为制度。萧齐时,太子长懋等人曾设立了专门的病人 隔离机构——六疾馆,以隔离收治患病之人。而西晋 (约公元3世纪)以前的宫廷里已明文规定:如果朝廷 官员家中有三人同样染上疫病,虽然表面上看起来这 个官员无病,但一百日不准入官。可是,这种隔离方法 推行起来并非一帆风顺,却被当时有人讥讽为"不 仁",不响应,致使疫情不断蔓延。但决大多数采取隔 离的人,却安然无恙了。到了隋代(公元5~6世纪)已 行疾病。"《后汉书·灵帝纪》载:"建宁四年三月大 设置了"疠人坊"。在这个基础上,以后历代对传染病 隔离制度不断作了修正补充。如清朝曾设"查痘章京" 一官职,他的职责是到各地去检查有否天花病人,一 经发现,即强行将病人迁往很远的地方居住。以后又 制定了海港检疫制度。渐渐地,传染病的隔离场所越 来越完备。

当然,聪明的古人,在隔离的过程中,并非消极对 抗疫情,而是采取熏蒸办法。

由于古代人没有口罩,就靠熏蒸和香囊保护自己 的眼耳鼻口及皮肤,以免受到疫菌感染。其方法很简 单,宅在家里,采取中药熏蒸,人人佩戴中药香囊,以 传统防疫的古方和茶饮,达到解热消毒的效果。

苏轼曾在《与王敏仲书》中提到治疗瘴疫方是: "用姜、葱、豉三物,浓煮热呷,无不效者。"沈括《梦溪 笔谈》中记载的一则事例,所用治疫药物为柏叶,颇有 载恶魔的"潘多拉盒子",就会自动打开,恶魔会跳出 神奇之效。《靖康纪闻》中记载的治疫药方为黑豆汤, 元人笔记《辍耕录》中记载:元朝初年时,元军发生疾 疫,以大黄疗治,所活近万人,效果亦极显著……

古往今来,疫情的传播和蔓延,与大量的人口流 冬,淮甸流民二三十万避乱江南,结草舍遍山谷,暴露 冻馁,疫死者半,仅有还者亦死。同时,还将疾疫传染 给了江南民众,是岁,浙之饥民疫死者尤众。正是人口

的大量流动,给社会带来极大的危害。 对此,古人提倡,顺应节气。先秦典籍《礼记·月 令》讲:孟春行秋令,则其民大疫;季春行夏令,则民多 疾疫;仲夏行秋令,民殃于疫;孟秋行夏令,民多疟疾。

曹植在《说疫气》一文讲,建安二十二年(217年), 疠气流行,家家有僵尸之痛,室室有号泣之哀。原因在 于"阴阳失位,寒暑错时,是故生疫"。因而,先民们在 有所兴作时非常重视顺应节气,一旦违背自然的法 则,就会遭报应。

智慧的祖先,针对频发的疫情,彻底摆脱了封 建意识,逐渐认识到疾疫发生与公共卫生有关,从 而高度重视公共卫生事业,并派遣医生巡诊及无偿 施药。最早的巡诊制度见于先秦时期,《周礼·地官》 中有司救一职,其职责就是:"凡岁时有天患民病, 则以节巡国中及郊野,而以王命施惠。"此举被视为 是中国古代巡诊制度的滥觞。《后汉书·光武纪》载: 光武帝时,天下疾疫,朝廷乃"遣光禄大夫将太医巡 疫,使中谒者巡行致医药。"到了宋代,对疾疫的治 疗上升为朝廷大计。每当疾疫流行,宋廷多诏命太 医局及翰林医官前往救治,药费多由朝廷无偿拨 付。此外,地方上一旦发生疾疫,各地官员也多方措 置,极力救治,广为施医散药。除了派出医生巡诊之 外,从中央到地方还广泛设置了惠民药局和其他一 些地方性药局,平时以平价售药为主,疾疫流行时, 则无偿施药以济民疫。

这种施医散药,"发政施仁四海扬,太平世尊荣坐 享"的济世情怀,历久弥新,正在重播……

从古人的防疫举措中,更能汲取智慧:那就是要 顺应天道,如果不珍惜宇宙生灵的时候,祸害就会悄 然降临。特别是,当祖先极力倡导的"道法自然"扛不 住人类的贪婪和口腹之欲,忘记自然法则时,那个承 来,疯狂追杀众生……

但是,汲取智慧的人们,会引以为戒,痛定思痛, 逃离疫病和灾难!



#### |藏 | 戏 | 论 | 坛 | —○

藏戏是我国少数民族中独具风格的民族 戏剧之一,是一种以广场演出为主的面具戏, 也是一门融唱、念、做、打于一体的综合艺术。 它历史悠久,古老而又神奇。它以独特的形式 及艺术风格,独树一帜于中华民族灿若群星的 戏剧艺术之苑。藏戏的剧本、舞蹈、唱腔、服饰 和面具等都具有浓郁的民族特色,在反映社会 生活的深刻性和广泛性上有独到之处。因此, 它诞生600余年来,一直深受藏族人民喜爱,至 今仍保持着旺盛的生命力。完全可以自豪地 说,"藏戏"与史诗《格萨尔王传》,是藏族人民 为世界文化贡献的两大奇宝。

藏戏的风貌至今仍古朴、原始,它异彩纷 呈而又神秘莫测,对于第一次听、闻并走近它 的人来说,无疑是一种震惊体验:不仅是因为 它极富传奇色彩的诞生,曲折迷人的故事情 节,光怪陆离的面具,还因为它大量运用的原 始宗教祭仪,以及独特的演出环境。笔者曾多 次在雪域高原观看藏戏演出,它所带来的感 染和震撼力至今仍刻骨铭心。可以毫不夸张 地说,当藏戏独具一格的鼓乐声响起并渐入 高潮时,在那辽远、空阔的演出现场如同掀起 了飓风,数百甚至数千人都会情不自禁被卷 入其中

在600多年发展、完善过程中,藏戏形成 了《文成公主》、《诺桑王子》、《卓娃桑姆》、 《朗萨雯蚌》、《白玛文巴》、《顿月顿珠》、《智 美更登》和《苏吉尼玛》八大传统剧目。这八 大藏戏,在西藏、青海、甘肃、四川、云南等省 的藏族聚居地一直盛演不衰。同时,印度、不 丹、锡金等国的藏民聚居地也流传着藏戏。 由于各地藏区历史、文化、风俗等的差异,藏 戏的发展很不平衡。一些研究者将其分为六 个剧种,即白面具戏、蓝面具戏、昌都戏、德 格戏、安多戏、木雅戏和嘉戎戏。其中,白面 具藏戏最为古老,蓝面具藏戏发展最为成 熟,而其余则是分属地方剧种。

关于藏戏文化起源问题的探究 定论。学术界大体有三种观点:其一,认为它源 于跳神,或称哑剧性的神舞"羌姆";其二,认为 它由民间说唱和歌舞发展而来;其三,认为它 是多元起源,即藏区民间的歌舞、诗史、说唱艺 术,以及早期的"羌姆",均是孕育它的源头之 一,都从不同方面对藏戏的形成产生过影响。 印度戏剧和汉族戏曲也在不同程度上对藏戏 的形成产生过影响。

我们倾向于第三种意见。但是截至目前,对 藏戏起源形成的研究仍然很不充分,由于史料 的匮乏,以至至今尚未有藏戏发展史面世。我们 只能凭借收集到的史料记载和藏族民间的传 说,依据现今的藏戏演出艺术和藏戏文学剧本, 参照其他学者的研究,再以前面所述的戏剧理 论以及汉民族戏曲的形成过程,进行对照分析, 力求能较为客观地描述出藏戏的发展脉络。

如果把藏戏的发展史进行分期研究的话, 我们认为大致可以分为以下几个阶段:

#### 孕育期(远古到公元850年)

此时期相当于汉族社会从先秦至唐宣宗 大中4年这一历史阶段,藏民族的原始民间歌 舞、口头文学与宗教祭仪皆对藏戏的形成产生 了深远的影响。特别是1千多年前藏王赤松德 赞时期,印度高僧莲花生大师到西藏传教,他 采用藏族民间舞蹈与佛教的内容相结合的形 式,便是在桑耶寺[关于桑耶寺建成的年代, 有不同的说法。法尊法师认为是公元762年始 建,766年建成;意大利学者伯载克(C.petech) 认为是公元780年始建,公元787年建成;王森 认为是公元779年建成。总之,大体年代是在8 世纪的后半期。参见《西藏佛教史略》,王辅仁 著,青海人民出版社,2005年版,第26页。]举行 开光典礼时首次所跳的"羌姆",我们认为,这 是藏戏最初萌芽的标志。

有藏戏研究学者认为,"羌姆"是用舞蹈形 式表现鬼神故事,应视为藏戏形成的标志。我 们认为"羌姆"只是一种宗教舞蹈,它虽然具有 "装扮"即化身表演这一戏剧美的质素,但仅有 装扮而无一定长度的故事情节的"跳羌姆"并 不能视为戏剧,加之"跳羌姆"被称为是"哑 剧",即是说它既无唱词也无对白,其目的是为 了镇魔酬神,与戏剧的审美功能迥然不同,因 此,它决非是戏剧,仅仅只能是藏戏的胚胎形 态,是藏戏处于孕育时期的重要标志。与汉族 戏曲一样,藏戏文化也经历了一个漫长的孕育 期,下面,我们从历史沿革、艺术渊源两方面来 考察藏戏的孕育过程。(未完待续)

# 回 古 旧 疫 智